
Die Gretchenfrage der Bibelauslegung 
und ihre Auswirkung auf die Interpretation und Anwendbarkeit 
biblischer Texte zur Homosexualität 

 
 

Winfried	Vogel	

 
Einleitung 
 Die Freikirche der Siebenten-Tags-Adventisten leitet seit ihrer Gründung im 19. Jahrhundert 
ihre Existenzberechtigung und Mission von der Autorität der Bibel ab. Biblische Wahrheiten wie der 
Sabbat der Schöpfung als ewiger Ruhetag Gottes, die Botschaft von der realen Wiederkunft Jesu und 
der Heilsplan Gottes im Versöhnungsgeschehen im Heiligtum unterschieden die frühen Adventisten 
von anderen Kirchen, die diese biblischen Erkenntnisse nicht teilten. Die Autorität der Bibel basierte 
für die frühen Adventisten auf einem reformatorischen Schriftverständnis, das Aussagen der Bibel 
ernst nimmt und nicht durch fragwürdige Interpretationen und unbiblische Traditionen umdeutet. 
Martin Luthers Sola Scriptura (allein die Schrift) und seine Überzeugung, dass die Bibel sich selber 
auslegt, prägte zusammen mit der Annahme, dass sie vom Heiligen Geist auf vergessene Wahrheiten 
hingewiesen wurden, die Entwicklung adventistischer Theologie bis heute. Wenn Adventisten gefragt 
werden, warum sie den Sabbat und nicht den Sonntag als Ruhetag feiern, berufen sie sich auf 
Aussagen der Bibel, die von Vertretern anderer Denominationen allerdings anders interpretiert 
werden. Schon hier wird deutlich, wie entscheidend die Grundhaltung ist, mit der die Bibel gelesen 
und verstanden wird.  
 Die höhere Bibelkritik, wie die kritische Herangehensweise an die Bibel seinerzeit genannt 
wurde, war unter den frühen Adventisten verpönt.1 Das ist nicht verwunderlich, war doch die 
Autorität und Vertrauenswürdigkeit der Bibel eine unbedingte Voraussetzung für die 
Wiederentdeckung biblischer Wahrheiten. Es herrschte zudem die tiefe Überzeugung, dass die 
Zusage Jesu an die Jünger, der Heilige Geist würde sie in alle Wahrheit leiten (Joh 16,13), für die 
Nachfolger Jesu zu allen Zeiten gültig ist und dass deshalb auch die Erkenntnisse der frühen 
Adventisten von diesem Geist veranlasst wurden.2 Dabei war die Bibel die Grundlage aller Forschung, 
und es gehört zum adventistischen Selbstverständnis, dass Gott für die Entdeckung biblischer 
Wahrheiten sorgte.3 Deshalb war es nur folgerichtig, den besonders in der zweiten Hälfte des 19. 
Jahrhunderts in der theologischen Wissenschaft aufkommenden Trend zur kritischen Analyse der 
Bibel und der daraus folgenden Uminterpretation biblischer Texte abzulehnen. Der Anspruch 

 
1 Ellen G. White in Erziehung (Hamburg: Advent-Verlag, 1954), 211: „Sogar das Bibelstudium, wie man es nur zu 
oft in den Schulen betreibt, raubt der Welt den unermeßlichen Schatz des Wortes Gottes. Was die ‚höhere 
Kritik’ mit ihrem Zerlegen, Vermuten und Rekonstruieren leistet, zerstört den Glauben an die Bibel als göttliche 
Offenbarung; es beraubt Gottes Wort der Kraft, das Leben der Menschen zu lenken, zu erheben und zu 
beseelen.“ 
2 Ellen G. White in Für die Gemeinde geschrieben (Hamburg: Advent-Verlag, 1991), 169-170: „Die Wahrheit für 
diese Zeit hat Gott uns als Grundlage für unseren Glauben gegeben. Er selbst hat uns gelehrt, was Wahrheit ist. 
Der eine oder andere wird kommen und ein neues Licht verkünden, das dem Licht widerspricht, das Gott durch 
seinen Heiligen Geist offenbart hat.... Wir hatten die Wahrheit; wir wurden von Gottes Engeln geleitet. Unter 
der Führung des Heiligen Geistes wurde die Heiligtumslehre dargestellt.... Wir werden in unserer Arbeit von 
Männern behindert, die ihren eigenen Ruhm suchen. Sie wollen als Begründer neuer Theorien angesehen 
werden, die sie als Wahrheit hinstellen. Wenn diese Theorien dann angenommen werden, führt dies dazu, die 
Wahrheit abzulehnen, die Gott seinem Volk in den vergangenen fünfzig Jahren gegeben und durch die 
Offenbarung des Heiligen Geistes bekräftigt hat.“ (Unterstreichungen hinzugefügt) 
3 Siehe J.N. Loughborough, Entstehung und Fortschritt der Siebenten-Tags-Adventisten (Hamburg: 
Internationale Traktatgesellschaft, 1897), 38-54; C. Mervyn Maxwell, Sagt es der ganzen Welt (Wien: TopLife 
Wegweiser-Verlag, 20102), 136-138;  



 2 

adventistischer Theologie ist auch heute noch, die Bibel in ihren Aussagen als verlässliches Zeugnis 
göttlicher Wahrheit ernst zu nehmen und nicht durch Anwendung einer bibelkritischen Hermeneutik  
abzuschwächen oder auszuhebeln.4 Die heutige historisch-kritische Forschung betrachtet die Bibel 
als ein bloßes Literaturerzeugnis, das kritisch nach Herkunft, Quelle, Form, Sprache, Kultur und nicht 
zuletzt historischer Glaubwürdigkeit hinterfragt werden muss. Demnach wird die Bibel interpretiert 
wie jedes andere Buch auch. Historische Fragen können helfen, biblische Aussagen zu erhellen, und 
sie können biblische Aussagen und ihren Wahrheitsgehalt durchaus bestätigen. Allerdings führen 
viele historisch-kritische Forschungsergebnisse dazu, dass die Autorität der Bibel geschwächt oder 
negiert wird, vor allem dann, wenn die Aussage des Textes beispielsweise von der immanenten 
Weltanschauung historischer Forschungen abhängig gemacht wird. Dies kann so weit gehen, dass der 
biblische Text eine völlig andere Interpretation erfährt als die wörtliche Aussage des Textes deutlich 
macht.5  
 
Die Herausforderung der Hermeneutik 
 Auch diejenigen Theologen, die die Autorität der Bibel nicht infrage stellen, bedienen sich 
etlicher analytischer Werkzeuge und stellen Fragen wie diese: Was wollte der Autor damals sagen? 
Was haben die damaligen Adressaten in ihrem historischen und kulturellen Kontext verstanden? Was 
will der Text uns heute sagen? Sowohl von kritischer Forschung als auch von etlichen nichtkritischen 
Theologen wird konstatiert, dass es notwendig ist, das ursprüngliche Anliegen des Autors zu 
ergründen, um die Intention und die Bedeutung eines Textes zu erfassen. Inzwischen ist 
festzustellen, dass nicht nur der kritische Forscher Gefahr läuft, Relativist zu werden. Gotthold 
Ephraim Lessing, ein deutscher Dichter der Aufklärung im 18. Jahrhundert, war überzeugt davon, 
dass die Bibel historisch konditioniert sei und ihre Aussagen in einem bestimmten historischen 
Kontext wahr waren, dies aber dem Verstand heute nicht mehr zu vermitteln sei. Er schrieb: „Das ist 
der garstige breite Graben, über den ich nicht kommen kann, so oft und ernstlich ich auch den Sprung 
versucht habe. Kann mir jemand hinüber helfen, der tu’ es; ich bitte ihn, ich beschwöre ihn. Er 
verdient einen Gotteslohn an mir."6 Die gleiche Sicht findet sich beim heutigen Relativisten, der 
behauptet, dass 
 

„ein Buch aus dem Setting der Antike heutige Probleme nicht lösen kann. Die historische 
Distanz ist zu einem unüberbrückbaren Abgrund geworden. Und der scheint tatsächlich noch 

 
4 Für eine ausführliche Abhandlung zum Thema moderner Trends im Bereich der Hermeneutik siehe Frank M. 
Hasel „Recent Trends in Methods of Biblical Interpretation“ in Biblical Hermeneutics. An Adventist Approach, 
ed. Frank M. Hasel (Silver Spring, MD: Biblical Research Institute, 2021), 405-461.  Siehe auch „Methods of Bible 
Study“, ein Dokument zu den Prinzipien der Bibelauslegung, beschlossen vom Exekutivausschuss der 
Generalkonferenz der Siebenten-Tags-Adventisten bei der Annual Council Sitzung in Rio de Janeiro, Brasilien, 
am 12. Oktober 1986. https://www.adventist.org/documents/methods-of-bible-
study/?searchsite=www.adventist.org&ref=on-site-search&searchterm=methods+of+bible+study oder in 
Biblical Hermeneutics. An Adventist Approach, 463-473.  
5 William Miller, der mit seinen Erkenntnissen aus der Bibel den ersten Anstoß für die spätere Lehrentwicklung 
der Adventisten gab, formulierte hermeneutische Regeln für das Studium der Bibel, die der protestantischen 
Tradition entsprachen und die Bibel in ihren Aussagen ohne Relativierung ernst nahm. Nähere Ausführungen 
dazu bei P.Gerald Damsteegt, Foundations of Seventh-day Adventist Message and Mission (Grand Rapids, MI: 
Eerdmans, 1977), 16-20; Konrad F. Mueller, Die Frühgeschichte der Siebenten-Tags-Adventisten (Marburg: 
N.G.Elwert Verlag, 1969), 27-28; vgl. Richard W. Schwarz and Floyd Greenleaf, Light Bearers, rev. ed. (Nampa, 
ID: Pacific Press, 2000), 65-66. 
6 Gotthold Ephraim Lessing, Ueber den Beweis des Geistes und der Kraft, 13 https://www.digitale-
sammlungen.de/de/view/bsb10927792?page=13 (abgerufen am 17.11.2023). Eine passende Antwort auf 
Lessing’s Scheitern an dem „garstigen Graben“ ist Benjamin Kilchör, Harald Seubert und Andreas Späth, Hrsg. 
„Und es geschah eine Stimme aus der Wolke“ – Das Christuszeugnis des Alten Testaments (Ansbach: Verlag 
Logos Editions, 2019), 27ff. 

https://www.adventist.org/documents/methods-of-bible-study/?searchsite=www.adventist.org&ref=on-site-search&searchterm=methods+of+bible+study
https://www.adventist.org/documents/methods-of-bible-study/?searchsite=www.adventist.org&ref=on-site-search&searchterm=methods+of+bible+study
https://www.digitale-sammlungen.de/de/view/bsb10927792?page=13
https://www.digitale-sammlungen.de/de/view/bsb10927792?page=13


 3 

größer geworden zu sein, denn der Relativist stellt heute die Frage, ob ein antiker Text 
überhaupt für den heutigen Ausleger erfasst werden, geschweige denn relevant sein kann.“7 

 
 In der Debatte um die Aussagen der Bibel zum Thema Homosexualität spielt bei den LSBTIQ8-
Befürwortern die Kultur der Abfassungszeit der Texte eine wichtige Rolle. Dabei werden folgende 
durchaus legitime Fragen gestellt: Wie sind diese biblischen Texte in ihrem damaligen historischen 
und kulturellen Kontext zu verstehen? Können wir sie auch heute noch so verstehen und befolgen, 
wie sie damals gemeint waren? Diese Überlegungen rühren an grundlegende Fragen der 
Bibelauslegung und stellen den Exegeten vor die Herausforderung zu entscheiden, welchen 
Denkmustern und welchen Regeln er bei der Interpretation von Texten folgt.  
 Und damit sind wir bei der Gretchenfrage der Bibelauslegung: Wie halten wir es mit der 
Relevanz und Verbindlichkeit biblischer Aussagen in unserem eigenen aktuellen Kontext? Dies ist in 
der Tat eine grundsätzliche Frage, denn außer einer notwendigen ethischen und sozialen Erörterung 
bezüglich einer homosexuellen Orientierung „steht in dieser Debatte die Autorität der Schrift und das 
Sola Scriptura-Prinzip auf dem Spiel.“9 
 
Die Argumentationskette der LSBTIQ-Befürworter 
 Bevor wir zur Frage der Bibelauslegung im Allgemeinen und bei einschlägigen Texten zum 
Thema Homosexualität im Speziellen kommen, ist es zum besseren Verständnis hilfreich, sich die 
Argumentation der LSBTIQ-Befürworter vor deren Auseinandersetzung mit dem biblischen Befund 
anzuschauen. Sie offenbart viel über die grundsätzliche Herangehensweise und zeigt auf, wie die 
darin enthaltene Logik fast zwingend zu der speziellen Sichtweise auf die biblischen Texte führt. Dies 
ist auch in dem Buch queergedacht10 gut zu erkennen. Sie lässt sich meines Erachtens wie folgt 
zusammenfassen: 
 

1. Die LSBTIQ-Befürworter berichten von einer persönlichen Konfrontation mit dem Thema, die 
mit Erschütterung und Entrüstung das Leiden queerer Menschen durch „unchristliches 
Verhalten in unseren Gemeinden“ wahrnimmt. Bei Werner Lange hatte dies zur Folge, dass 
er darüber nachdachte, „ob die scheinbar eindeutig negativen Aussagen der Bibel über 
gleichgeschlechtliche Beziehungen, die Hauptursache dafür [das unchristliche Verhalten in 
den Gemeinden] sind, auch mit einer konservativen Auslegungsmethode anders gedeutet 
werden können.“11 Ähnlich erging es Reinder Bruinsma, als er auf einem Kinship-Meeting in 
Holland 2005 „herzzerreißende Berichte von erfahrenem Hass“ hörte, mit dem queere 
Menschen in Adventgemeinden zurückgewiesen und diskriminiert wurden (und werden).12 
Dennis Meier erzählt in seiner Einführung von der „schmerzhaften Geschichte“ des Sohnes 

 
7 William Larkin, Jr. Culture and Biblical Hermeneutics (Grand Rapids, MI: Baker, 1988), 34 (alle Übersetzungen 
aus englischsprachiger Literatur in diesem Artikel von mir). 
8 Dies ist die offizielle deutsche Abkürzung. Allerdings wird im deutschsprachigen Raum auch die Abkürzung 
LGBTIQ (oder einfach LGBTQ) aus dem englischen Sprachraum benutzt, so auch in Adventisten heute 09/2023. 
9 Richard M. Davidson, „Homosexuality and the Bible: What Is at Stake in the Current Debate,“ in 
Homosexuality, Marriage, and the Church, ed. Roy E. Gane, Nicholas P. Miller, and H. Peter Swanson (Berrien 
Springs, MI: Andrews University Press, 2012), 187.  
10 queergedacht, Hg. Werner E. Lange, Dennis Meier und Reinder Bruinsma (STAB-Verlag, 2023). Man beachte 
die Reihenfolge der Themen: An erster Stelle stehen die emotionalen Erlebnisberichte, und erst dann wird der 
biblische Befund erörtert. 
11 Vorwort Werner E. Lange in queergedacht, 11. Es drängt sich natürlich die Frage auf, was Lange unter einer 
„konservativen Auslegungsmethode“ versteht. Es wird zu prüfen sein, wie die Hermeneutik, die in 
queergedacht zum Tragen kommt, einzuordnen ist. Im Übrigen wird in Fußnote 3 auf ein Referat von Rolf 
Pöhler verwiesen, in dem dieser (die Binsenweisheit) bestätigt, dass der gewählte Argumentationsweg zu 
unterschiedlichen Sichtweisen bezüglich der biblischen Beurteilung führt. Leider ist dieses Referat weder im 
Buch veröffentlicht noch mit bibliographischer Quelle angegeben. Es wird vorausgesetzt, dass der Leser es 
kennt. 
12 Ebd., 17-18.  



 4 

eines Gemeindeleiters, der von seinem Vater verstoßen wurde und die Gemeinde verließ. Im 
Gespräch bekennt der Vater nach vielen Jahren, wie froh er sei, dass der Sohn „einen so 
lieben Partner gefunden“ habe. Meier schreibt: „Bei mir hinterließ das den Eindruck, dass 
irgendetwas nicht stimmt – entweder mit dem Außen (die chaotische Welt draußen) oder 
mit dem Innen (die vermeintlich klare Haltung der Bibel und der Kirche).“13 
 Für viele LSBTIQ-Befürworter ist der Ausgangspunkt für die Auseinandersetzung mit 
dem biblischen Text offenbar die Lebenswirklichkeit und nicht der biblische Text. Das heißt, 
es gibt zuallererst starke emotionale Gründe, die zu einer größeren Beschäftigung mit diesem 
Thema führen und – unter anderem – die Lösung für die Not queerer Menschen in einer 
Neuinterpretation der biblischen Texte suchen. Das Buch queergedacht folgt diesem Muster 
und widmet dementsprechend den Erlebnissen und Erfahrungen den ersten Teil A. 
 

2. Homosexuelle Orientierung ist genetisch bedingt und deshalb genauso wie die 
Heterosexualität angeboren und unveränderlich. Aus diesem Grund sind diejenigen, die es 
betrifft, dafür moralisch nicht verantwortlich zu machen. Sie „dürfen“ diese Neigung 
ausleben. Genau dies ist auch im Buch queergedacht im Teil B Gegenstand der Erörterung. 
Dort heißt es im Kapitel „Biologische Ursachen der sexuellen Orientierung“:  

 
„Die meisten Wissenschaftler:innen [sind sich] einig, dass die für die sexuelle 
Orientierung verantwortlichen Faktoren fast alle entweder biologisch angeboren 
oder auf vorgeburtliche Einflüsse zurückzuführen sind. Die sexuelle Orientierung ist 
nach der Geburt für keine Veränderungen zugänglich. Daher sollte sie als Ergebnis 
einer normalen biologischen Entwicklung angesehen werden. Wenn sie aber normal 
ist, sollten auch die Konsequenzen davon erlaubt sein und den Betreffenden die 
Freiheit gegeben werden, die Person zu verkörpern, die sie gemäß ihrer sexuellen 
Orientierung ist, und einen gleichgeschlechtlichen Partner zu heiraten.“14  
 
Es liegt auf der Hand, dass bei dieser Argumentation für die LSBTIQ-Befürworter eine 

Uminterpretation der einschlägigen biblischen Texte unbedingt geboten ist, und dies bereits, 
bevor man sich wirklich eingehend mit diesen Texten befasst hat. Das Übernehmen des 
Arguments der biologisch bzw. genetisch bedingten Homosexualität erfordert laut dieser 
Ansicht zwingend ein Umdenken bei der Auslegung der Bibel, denn – so die Schlussfolgerung 
– Gott kann nicht etwas gegen das Ausleben einer Orientierung haben, die angeboren und 
deshalb nicht als sündhaft einzustufen ist. 
  

3. Die Schlussfolgerung aus Punkt 2 ist, dass jeder Mensch ein Recht hat, seine Sexualität zu 
leben. Die Orientierung in diesem Bereich ist angeboren und deshalb mit der Frage der 
Identität eines Menschen eng verknüpft. Sie kann deshalb nicht ignoriert und auch nicht 
mehr verändert werden.  
 

4. Aus all dem folgt angeblich, dass die biblischen Texte zum Thema Homosexualität nicht so 
gemeint sein können, wie sie traditionell verstanden werden, nämlich als Verurteilung aller 
homosexueller Handlungen. Diese Texte sind negative moralische Bewertungen eines 
Verhaltens, dem eine Orientierung zugrunde liegt, für die die Betroffenen laut Punkt 2 und 3 
nichts können. Das, wofür der Mensch nicht verantwortlich ist, kann nicht Sünde sein. 
Deshalb müssen die entsprechenden biblischen Texte ignoriert oder umgedeutet werden. 
Für eine Kirche, die das Wort der Bibel ernst nimmt, ist das Ignorieren der Texte keine gute 
Option. Die Umdeutung bzw. Neuinterpretation bleibt dann als scheinbar einzige Alternative. 
Ein angeblich gangbarer Weg ist der Hinweis auf den historischen und kulturellen Kontext, 
der bei der Abfassung dieser Texte eine Rolle gespielt hat und diese relativiert. Damit 

 
13 Ebd., 20. 
14 Ebd., 86. 



 5 

verlieren die Texte ihre Anwendbarkeit auf homosexuelle Praktiken innerhalb einer 
verbindlichen Partnerschaft, da hier lediglich vor Gewalt, Missbrauch und Promiskuität 
gewarnt wird. 
 

5. Die homosexuelle Neigung, so die weitere Argumentation, sollte ausschließlich in einer 
verbindlichen Partnerschaft gelebt werden. Dadurch, so die indirekte Schlussfolgerung, kann 
die Homosexualität für eine christliche Kirche legitimiert werden. 
 

6. Dies erlaubt einen unverkrampften Umgang mit Menschen, die gleichgeschlechtlich 
orientiert sind. Die gleichgeschlechtliche Partnerschaft kann innerhalb der Kirche 
gleichberechtigt neben der heterosexuellen Ehepartnerschaft existieren. Dabei wird gerne 
auf die seit 2017 veränderte Gesetzeslage in Deutschland verwiesen, wie Andreas Bochmann 
es im Kapitel 15 des Buches queergedacht tut. Das neue Gesetz, das 2017 vom Deutschen 
Bundestag verabschiedet wurde, besagt, dass gleichgeschlechtliche Partnerschaften „in Ehen 
mit gleichen Rechten und Pflichten wie bei heterosexuellen Ehepaaren umgewandelt 
werden; also haben gleichgeschlechtliche Personen die Möglichkeit, genauso wie 
heterosexuelle Menschen eine Ehe zu schließen.“15 Bochmann zieht daraufhin die 
Schlussfolgerung: „Eine Kirche jedenfalls, die sich für Glaubens- und Gewissensfreiheit 
einsetzt, wird sich kaum gegen die gleichberechtigte Behandlung von heterosexuellen und 
homosexuellen Partnerschaften in Staat und Gesellschaft stark machen können, selbst wenn 
sie in der Sichtweise der Ehe eine andere Haltung vertritt.“16 Er geht dann sogar so weit, den 
Text in 1. Mose 2,24, der die Ehe zwischen Mann und Frau konstituiert, auf verbindliche 
gleichgeschlechtliche Partnerschaften zu übertragen, was der Intention des Textes 
widerspricht, da hier ausdrücklich von Mann und Frau die Rede ist. 

 
 Wir können an dieser Stelle festhalten, dass diese Argumentationskette und die damit 
verbundene Logik kaum oder gar keinen Raum lässt für eine Interpretation der einschlägigen 
Bibeltexte, die darin eine göttliche Ablehnung homosexueller Praktiken sieht. Der emotionale Druck, 
verbunden mit dem Anspruch der christlichen Nächstenliebe und Annahme jedes Menschen, und der 
starke Einfluss des Zeitgeistes als gesellschaftlichem Konsens führt dazu, die klaren Aussagen 
biblischer Texte infrage zu stellen. Dies geht soweit, dass der Vorschlag gemacht wird, dem 
staatlichen Gesetzgeber zu folgen und gleichgeschlechtliche Partnerschaften in der Kirche genauso 
wie die heterosexuelle Ehe zu akzeptieren,17 obwohl die Bibel sich grundsätzlich und klar gegen 
homosexuelle Handlungen ausspricht. 
 
Neuinterpretation biblischer Texte für mehr Liebe und Annahme 
 Außerdem wird die traditionelle Auslegung der Bibeltexte für die Ablehnung und das 
unchristliche Verhalten in der Kirche gegenüber LSBTIQ-Betroffenen verantwortlich gemacht. Man 
erhofft sich von einer neuen Interpretation ein Umdenken innerhalb der Kirche, das zu mehr 
Akzeptanz der Gemeindeglieder mit dieser Orientierung führt.18 Um es noch deutlicher zu 
formulieren: Die ablehnende Haltung in Kirchengemeinden den Betroffenen gegenüber, die sehr 
bedauerlich ist, beruht angeblich zu einem erheblichen Teil auf der traditionellen Auslegung der 
einschlägigen Bibeltexte, die Homosexualität als Fehlverhalten brandmarkt. Um die Haltung diesen 
Menschen gegenüber zu verändern, müssten die Bibeltexte neu interpretiert werden, und zwar so, 
dass ihre Deutung die Annahme zulässt, dass homosexuelles Verhalten grundsätzlich auch von Gott 
akzeptiert wird und nur bestimmte missbräuchliche Formen davon abgelehnt werden. 
 Die Problematik dieser Argumentation besteht hauptsächlich darin, dass nicht zuallererst 
vom biblischen Befund ausgegangen wird. Wenn wir die Interpretation biblischer Texte von der 

 
15 Ebd., 229. 
16 Ebd., 241. 
17 So Andreas Bochmann in queergedacht, 241. 
18 Siehe das bereits unter Punkt 2 erwähnte Zitat von Werner Lange in queergedacht, 11. 



 6 

Lebenswirklichkeit bestimmen lassen, die laut Bibel sündhaft, laut wissenschaftlicher Forschung 
jedoch normal ist, verliert die Bibel ihre Autorität als Wort Gottes. Ein liebevoller und annehmender 
Umgang mit LSBTIQ-Betroffenen sollte selbstverständlich sein. Leider sieht die Realität oft anders 
aus, und das betrifft im Übrigen den Umgang mit allen Verhaltensweisen, die moralisch verwerflich 
sind. In diesem Bereich haben viele Menschen und auch viele Kirchenmitglieder noch erhebliches 
Lernpotential. Im Kern ist dies die Herausforderung einer geistlichen Einstellung, die dem Gegenüber 
mit Barmherzigkeit und Wärme begegnet, so wie Jesus Christus es uns vorgelebt hat. Ein passendes 
Beispiel ist sein Umgang mit der Ehebrecherin in Johannes 8, zu der er sagt: „So verdamme ich dich 
auch nicht, geh hin und sündige hinfort nicht mehr“ (Vers 11).  
 Wir messen der homosexuellen Neigung einen besonderen Stellenwert zu, und das tun wir 
mit einer gewissen Berechtigung, weil sie so eng mit der Identität eines Menschen verbunden ist. 
Allerdings gibt es viele menschliche Neigungen, die von der Bibel eindeutig negativ sanktioniert 
werden und wo Gott durch seinen Geist jedem Menschen Hilfe zur Überwindung anbietet. Natürlich 
ist das gerade in Bezug auf LSBTIQ nicht leicht, aber warum fällt es vielen so schwer, diese Neigung 
ebenfalls als eine Folge der sündhaften Natur des Menschen zu sehen? Die oben genannte 
Argumentationskette ist stark vom heute herrschenden Zeitgeist beeinflusst und bietet nur eine 
Scheinlösung. Vielleicht wird diese aufgrund einer Hilf- und Ratlosigkeit im Umgang mit LSBTIQ-
Betroffenen bevorzugt. Doch es gibt einen besseren Weg für den Umgang mit der Bibel und in der 
Folge auch für den Umgang mit den Betroffenen, und der beginnt mit verantwortbaren 
Auslegungsregeln, die eine Interpretation zulassen, die der Intention der biblischen Texte entspricht 
und dem herrschenden Zeitgeist kritisch begegnet. 
 
Eine relativistische Auslegungsmethode 
 Das Buch queergedacht widmet dem Thema „Gleichgeschlechtliche Beziehungen im Licht der 
Bibel“ neun Kapitel. Darin wird nicht nur auf die einschlägigen Bibeltexte zum Thema eingegangen19, 
sondern es werden auch grundsätzliche Überlegungen angestellt, die vor allem in den ersten beiden 
Kapiteln behandelt werden. In dem einen diskutiert Bernhard Oestreich die Frage, welche 
Veränderungen im Bereich der Sprache stattgefunden haben (und immer noch stattfinden), während 
in dem anderen Werner Lange erörtert, wie aus biblischen Texten Verhaltensanweisungen abzuleiten 
sind. 
 In allen Kapiteln fällt eine bestimmte Argumentation immer wieder ins Auge. Sie wirkt wie 
der sprichwörtliche rote Faden, der sich hindurchzieht. Man kann sie auch als Prämisse, also als 
Denkvoraussetzung, bezeichnen. Bernhard Oestreich fasst sie recht prägnant zusammen, wenn er 
schreibt: „Um die Bibel richtig zu verstehen, müssen wir die damalige Lebenswelt berücksichtigen.“20 
Werner Lange führt aus: 
 

„Der Hauptunterschied zwischen der biblischen Zeit und der unsrigen liegt in den völlig 
anderen kulturellen Lebensumständen und Ansichten über bestimmte Verhaltensweisen. 
Zwischen unserer Zeit und der Abfassung biblischer Bücher liegen nicht nur Jahrhunderte, 
sondern Jahrtausende.... Wir müssen dazu also außerbiblische Quellen wie geschichtliche 
Berichte und Untersuchungen heranziehen.“21 

 
Am Ende seines Kapitels schreibt Werner Lange: 
 

„Es reicht zum rechten Verständnis der Verhaltensweisen, die die Bibel vorschreibt oder 
verbietet, nicht aus, lediglich die biblischen Texte und ihren Kontext zu analysieren; man 
muss auch die kulturellen Hintergründe und die Gegebenheiten zur Zeit der Abfassung der 

 
19 Diese Texte sind Levitikus 18,22 und 10,13 (Kapitel 11 von Udo Worschech) ebenso wie Römer 1,26-27 
(Kapitel 12 von Werner Lange). 
20 queergedacht, 124. 
21 Ebd., 138-139. 



 7 

Texte berücksichtigen. Dazu müssen verlässliche außerbiblische Quellen herangezogen 
werden (die Bibel allein reicht nicht) – falls es diese gibt.  
Darüber hinaus müssen bei biblischen Geboten und Verhaltensanweisungen auch die 
weiteren Entwicklungen im Verlauf der Heilsgeschichte und die gesellschaftlichen 
Entwicklungen in der Zeit nach dem Abschluss des Kanons berücksichtigt werden.“22 

 
 Diese Herangehensweise wird in Fachkreisen „historischer Relativismus“ oder auch 
„kultureller Relativismus“ genannt. Die Erforschung des historischen und kulturellen Kontextes im 
Licht der gesellschaftlichen Entwicklungen führt angeblich zu Erkenntnissen, die bestimmte Aussagen 
der Bibel relativieren. Dieser Relativismus suggeriert, die einzige Möglichkeit zu sein, die Kluft – laut 
Lessing den „garstigen breiten Graben“ – zwischen damals und heute zu überbrücken.  
 Das Motiv dahinter, nämlich Texte aus lange vergangener Zeit für den heutigen Leser 
verständlicher zu machen, ist grundsätzlich positiv zu bewerten. Wir wollen die Bibel verstehen, und 
wir wollen sie in unserer heutigen Lebenswirklichkeit anwenden, stellen aber fest, dass dies nicht so 
leicht ist. Es scheint so, als seien die Texte in einen bestimmten Kontext hineingesprochen oder 
geschrieben worden, der sich so signifikant vom heutigen Kontext unterscheidet, dass die Texte für 
die heutige Lebenswirklichkeit angeblich nicht autoritativ sein können. Die entscheidende Frage ist 
allerdings, inwiefern dieser Kontext tatsächlich die Deutung des Textes bestimmen sollte. 
 Der Hebraist und Alttestamentler James Barr war der Meinung, dass es schlicht irrational sei 
zu denken, dass ein Buch, das ein Produkt einer bestimmten Kultur ist, Autoritätscharakter für 
andere Kulturen und damit auch für unsere heutige Kultur haben kann.23 Er schrieb: „Moderne Kultur 
und ihre Anschauungen unterscheiden sich von der biblischen Kultur und ihren Anschauungen. 
Darum müssen auch die Deutungen, die wir Ereignissen zuschreiben, anders sein als die Deutungen, 
die biblische Schreiber ihnen zuschreiben würden.“24  Der adventistische Theologe Hans Gutiérrez 
Salazar fasst es in queergedacht so zusammen: „Die Tatsache, dass wir sprachlich dieselben 
Kategorien benutzen wie die Verfasser der Bibel, um Gott zu beschreiben, bedeutet nicht, dass ihre 
Bedeutung dieselbe ist. Kulturelle Namensgleichheit ist ein gegenwärtiges Phänomen. Wir sagen, 
dass wir denselben Gott wie Abraham anbeten und Gläubige wie er sind, aber substantiell ist unser 
Gott ein anderer Gott.“25 
 Aber ist das so? Ist das, was der biblische Autor sagen wollte, wirklich so völlig anders als das, 
was wir darunter verstehen (sollten)? Muss ich erst Kommentare und sonstige Fachliteratur lesen, 
um zu wissen, was der Autor gemeint hat? Oder ist es für jede Leserin und jeden Leser der Bibel 
möglich, nur anhand der Bibel selbst herauszufinden, was der Autor sagen wollte und ob das, was er 
geschrieben hat, auch heute noch anwendbar ist?  
 In dem Buch queergedacht wird im Kapitel über die einschlägigen Texte zu homosexuellem 
Verhalten in 3. Mose 18,22 und 20,13 recht ausführlich die soziale und familienpolitische Situation in 
der alttestamentlichen Patriarchenzeit geschildert26, also der historische und kulturelle Hintergrund 
diskutiert. Am Ende führt diese Erörterung des Hintergrunds zu zwei Schlussfolgerungen. Darin 
werden diese beiden Texte, die homosexuelle Handlungen ablehnen und als „Gräuel“ bezeichnen, so 
gedeutet, dass sie angeblich nicht auf verbindliche homosexuelle Beziehungen anzuwenden sind:  
1. In der „detailreichen Verbotsliste über die sexuellen Beziehungen, die ein verheirateter Familien- 
und Sippenführer nicht eingehen sollte“, wirken die beiden Verse eher so, als wären sie später 
hinzugefügt worden27, und 2. „Aufgrund anderer Aussagen in diesem Kapitel, die sich eindeutig auf 
verheiratete heterosexuelle Männer beziehen, und dem Umstand, dass von orientalischen Männern 
in der damaligen Zeit erwartet wurde, dass sie früh heiraten, sind sie sehr wahrscheinlich auch hier 

 
22 Ebd., 150. 
23 James Barr, The Bible in the Modern World (New York: Harper & Row, 1973), 42. 
24 Ebd., 39. 
25 queergedacht, 245. 
26 Udo Worschech, “Was bedeuten Levitikus 18,22 und 20,13?“ in queergedacht, 171-185. 
27 Ebd., 179-180. 



 8 

die Adressaten. Sie werden davor gewarnt, nebenbei ein sexuelles Abenteuer mit einem anderen 
Mann oder mit einem Tempelhurer zu suchen...“28 
 In Kapitel 12 im Buch queergedacht, in dem Werner Lange auf die Deutung von Römer 1,26-
27 zu sprechen kommt, spielt in der Argumentation die Berücksichtigung der römischen Kultur zur 
Zeit des Paulus eine entscheidende Rolle. Dabei wird einem Buch von Marilyn B. Skinner, einer 
amerikanischen Altertumsforscherin, aufgrund der angeblich hohen Qualität ihrer 
Forschungsergebnisse zur Sexualität im Römischen Reich de facto eine Deutungshoheit bezüglich der 
Anwendbarkeit der paulinischen Aussagen zugesprochen.29 Demnach gab es im antiken Rom keine 
monogamen gleichgeschlechtlichen Beziehungen unter Männern oder Frauen, und „daher beziehen 
sich auch die Aussagen von Paulus in Römer 1,26+27 nicht auf solche Beziehungen.“30  
 Die adventistischen Theologen Clinton Wahlen und Wagner Kuhn bezeichnen diese Art des 
Umgangs mit einem biblischen Text als „resistentes Lesen“ oder „misstrauische Hermeneutik“.31 Im 
Rahmen der sogenannten Rezeptionskritik (im Englischen auch „Reader Response Criticism“) geht es 
dabei um ein kritisches Hinterfragen der eindeutigen und klaren Lesart eines Textes, um ihn dann 
aufgrund von außerbiblischen Forschungen neu zu interpretieren. Wahlen und Kuhn führen neben 
anderen Beispielen auch den Text in Römer 1,24-27 an und schreiben: 
 

„Die natürliche Lesart dieser Passage versteht ihre Aussage so, dass Menschen durch die 
Beobachtung der Natur von der Existenz Gottes wissen sollten und dass diejenigen, die sich 
für den Götzendienst entscheiden, es eigentlich besser wissen sollten. Gleichermaßen sollten 
Menschen die richtige Praxis der Sexualität durch die sich ergänzenden Körper von Mann und 
Frau kennen. Daraus folgt, dass Homosexualität falsch ist und dass Gottes Zorn sich gegen die 
richtet, welche die moralische Ordnung der Natur verletzen. Von einem rezeptionskritischen 
Standpunkt betrachtet gibt es allerdings viele verschiedene Wege, um einen Text zu lesen.“32  

 
 Dann zählen sie einige Lesarten aus homosexueller Sicht auf, unter anderem auch die, dass 
homosexuelle Handlungen nur dann falsch sind, wenn sie „unnatürlich“ sind, nämlich von 
heterosexuellen Personen praktiziert werden. Gegen diese Deutung, die eben stark vom damaligen 
kulturellen Kontext geprägt ist, spricht laut Wahlen und Kuhn die Tatsache, dass die Bezeichnung 
„unnatürlich“ (auch mit „widernatürlich“ übersetzt) – im griechischen Originaltext para physin – von 
Paulus offenbar auf ein Verhalten angewandt wird, das die „natürliche“ biologische oder 
physiologische Kompatibilität von Mann und Frau ignoriert.33 Demnach spricht Paulus sich durchaus 
grundsätzlich gegen homosexuelle Handlungen aus.  
 Diese Beispiele zeigen, dass die Autoren des Buches queergedacht eine Hermeneutik 
praktizieren, die sich im Endeffekt nicht von der klassischen historisch-kritischen Methode 
unterscheidet, bei der ebenso außerbiblische Kriterien die Deutung des Textes bestimmen. Die finale 
Konsequenz dieser Sicht ist, dass die Autorität der Bibel auf ihr eigenes kulturelles Umfeld begrenzt 
ist und nicht darüber hinausgeht. Bereits 1984 hat der bekannte Theologe und Kulturphilosoph 
Francis Schaeffer drei Monate vor seinem Tod mit Sorge auf diese Entwicklung hingewiesen: „Die 
Bibel wird zum Echo der uns jetzt in diesem Moment der Geschichte umgebenden Kultur gemacht. 
Die Bibel wird der Kultur angepasst anstatt dass die Bibel unsere Gesellschaft und Kultur beurteilt.“34  
 
Eine Auslegungsmethode, die der Bibel gerecht wird 

 
28 Ebd., 183. 
29 Ebd., 194, Fußnote 20. 
30 Ebd., 201. 
31 Clinton Wahlen and Wagner Kuhn, “Culture, Hermeneutics, And Scripture: Discovering What is Universal,” in 
Biblical Hermeneutics. An Adventist Approach, ed. Frank M. Hasel (Silver Spring, MD: Biblical Research Institute, 
2021), 149. 
32 Ebd., 150. 
33 Ebd., 151. 
34 Francis A. Schaeffer, The Great Evangelical Disaster (Westchester, IL: Crossway Books, 1984), 60. 



 9 

  Der nichtkritische hermeneutische Ansatz, den die Freikirche der Siebenten-Tags-
Adventisten als Grundlage für Lehre und Praxis gewählt hat, wird häufig als historisch-biblische, 
biblisch-grammatische oder grammatisch-historische Methode bezeichnet. 
 

„Sie anerkennt das Selbstzeugnis der Schrift und erforscht ihre Phänomene. Sie akzeptiert 
den Anspruch, dass Gott sich selbst offenbart hat (1. Sam 3,21), dass er eine Beziehung zu 
den menschlichen Verfassern der Schrift einging (Amos 3,7; Epheser 3,5), dass er 
propositionale35 Wahrheit offenbart und Botschaften kommuniziert hat (Dan 10,4; Titus 1,3), 
dass er die menschlichen Verfasser dahingehend inspiriert hat, diese Botschaften anderen 
mitzuteilen (2. Tim 3,16; 1. Petr 1,10.12; 2 Petr 1,19-21), und dass die verschriftlichte 
Botschaft das Wort Gottes ist (Markus 7,10-13).“36 
 

Die grundlegenden Prämissen dieser Auslegungsmethode lassen sich wie folgt in aller Kürze 
zusammenfassen: 
 

1. Die Bibel allein ist der finale und höchste Wahrheitstest (sola scriptura). Alles, was das 
Selbstzeugnis der Schrift nicht respektiert, muss abgelehnt werden.  

2. Die Bibel als Ganzes ist das geschriebene Wort Gottes (tota scriptura). Die Botschaft der 
Propheten und der Apostel ist das propositionale Wort Gottes. Die menschliche und die 
göttliche Seite der Schrift sind untrennbar verbunden. 

3. Alle Texte zu einem Thema müssen zusammengetragen werden, um biblische Lehre richtig 
zu erfassen. Dazu gehört sowohl die Einheit als auch die Klarheit der Schrift. Das bedeutet 
nicht nur, dass die Bibel verstanden werden kann, sondern dass klar verständliche Texte die 
schwierigeren erklären. 

4. Geistliche Dinge müssen geistlich verstanden werden. Jeder, der die Bibel verstehen will, 
braucht die Erleuchtung durch den Heiligen Geist. Der Heilige Geist wird der Schrift, die er 
inspiriert hat, nicht widersprechen.37 

 
 Diese Prämissen werden von den meisten Auslegern und auch von den Gemeindegliedern in 
der Freikirche der Siebenten-Tags-Adventisten grundsätzlich akzeptiert. Die Bibel und ihre Autorität 
in Glaubens- und Lebensfragen hat immer noch einen hohen Stellenwert. Wie wir allerdings am 
Beispiel des Buches queergedacht sehen, hält sich die Interpretation biblischer Texte auch innerhalb 
unserer Freikirche nicht immer an diese Prämissen. Durch eine deklarierte Abhängigkeit von 
außerbiblischen Kriterien kommen die oben genannten Auslegungsprämissen nicht mehr zur 
Anwendung. Darum ist es wichtig, die am Anfang erwähnte Gretchenfrage zu klären: Wie halten wir 
es mit dem Einfluss von historischen und/oder kulturellen Gegebenheiten auf den Prozess der 
Auslegung der Bibel? 
 
Der Stellenwert des kulturellen Kontextes 
 Eines muss an dieser Stelle betont werden: Die historisch-biblische Auslegungsmethode 
verzichtet ebenfalls nicht auf die Erforschung historischer und kultureller Hintergründe eines Textes. 
Gerade weil wir heute zeitlich und kulturell so weit entfernt sind von der Zeit, als die biblischen Texte 
verfasst wurden bzw. als die Ereignisse stattfanden, von denen sie berichten, ist es gut – manche 

 
35 Der im Englischen gebräuchliche Begriff “propositional” bezeichnet eine Erklärung, die entweder richtig oder 
falsch sein kann. „Propositionale Wahrheit“ ist dann eine Wahrheit, die in sich wahr ist und nicht falsifiziert 
werden kann.  
36 Ekkehardt Müller, “Guidelines for the Interpretation of Scripture” in Understanding Scripture. An Adventist 
Approach, ed. George W. Reid (Silver Spring, MD: Biblical Research Institute of Seventh-day Adventists, 2005), 
111. Siehe auch das 1986 beschlossene und in Fußnote 4 bereits erwähnte Dokument “Methods of Bible 
Study”. 
37 Ebd., 111-112; siehe auch Richard M. Davidson, “Biblical Interpretation“ in Handbook of Seventh-day 
Adventist Theology, ed. by Raoul Dederen (Hagerstown, MD: Review and Herald, 2000), 60-68. 



 10 

sagen sogar notwendig – , mit den Augen und Ohren derer zu sehen und zu hören, die vor 
Jahrhunderten und Jahrtausenden gelebt haben. „Indem wir versuchen, die Kluft von Zeit, Sprache 
und Kultur zu überwinden, glauben wir, dass wir nah an den Bibeltext herankommen und ihn auf 
unsere heutige Situation anwenden können.“38  
 Allerdings stellen wir fest, dass Jesus und die Autoren des Neuen Testaments Texte und 
Passagen aus dem Alten Testament, das hunderte und zum Teil mehr als tausend Jahre von ihrer Zeit 
entfernt war, auf die Situation in ihrer Zeit anwendeten und deutlich machten, dass sie auch darüber 
hinaus für spätere Generationen Gültigkeit haben. Richard Davidson schreibt: 
 

„Die biblischen Schreiber betonen, dass die theologische Botschaft der Schrift nicht 
kulturgebunden ist und damit nicht nur für bestimmte Menschen und eine bestimmte Zeit, 
sondern dauerhaft und universal anwendbar ist... Das generelle Prinzip, das von den 
neutestamentlichen Schreibern für ihre Anwendung genannt und beispielhaft demonstriert 
wird, ist, von der überkulturellen und überzeitlichen Relevanz biblischer Unterweisung 
auszugehen, es sei denn, die Schrift nennt selber Kriterien, die diese Relevanz 
einschränken.“39 

 
 Doch Davidson schreibt auch: „Obwohl die biblische Unterweisung für alle Kulturen und 
Zeiten relevant ist, wurde sie für eine bestimmte Kultur und Zeit gegeben. Zeit und Ort müssen bei 
der Anwendung berücksichtigt werden.“40 Die Autoren des Buches Reading Moses Seeing Jesus 
weisen darauf hin, dass „viele der mosaischen Gesetze heutzutage aufgrund der Wirklichkeit, in der 
wir leben, praktisch unmöglich zu befolgen sind,“ und sie führen als Beispiele die Gebote zur 
Sklaverei und zu kultischen Reinigungsritualen an. 41  
 Das stellt den Ausleger und jeden Bibelleser vor die entscheidende Frage, was von dem, das 
die Bibel sagt, auch heute noch gültig und anwendbar ist und was nicht. Ist das eine mehr oder 
weniger subjektive Entscheidung, die der Einzelne je nach Abwägung und gesundem 
Menschenverstand für sich zu treffen hat? Damit darf nicht leichtfertig umgegangen werden, denn 
immerhin steht die Autorität der Bibel als Wort von Gott auf dem Spiel. Es besteht die reale Gefahr, 
dass wir unsere Voreingenommenheit, die auch von Gefühlen abhängig sein kann, über die Gültigkeit 
des Textes für uns heute entscheiden lassen. Am Ende würde es darauf hinauslaufen, dass nicht ist, 
was nicht sein darf. Trauen wir dagegen der Bibel zu, dass sie selber deutlich macht, was eine 
begrenzte Anwendbarkeit hat und was nicht?  
 Davidson nennt ein wichtiges Kriterium für die Unterscheidung zwischen dem Überzeitlichen 
und dem zeitlich Gebundenen:  
 

„Im Kontext eines Textabschnitts liefert die Bibel häufig Anhaltspunkte [im englischen 
Original: controls], damit wir wissen, wann es angebracht ist, nach einem Prinzip zu suchen 
und einen anderen Weg zu finden, dasselbe Prinzip anzuwenden... Außerdem stellt die Bibel 
klar, dass bestimmte Formen mit ihrer Bedeutung fest verbunden sind und deshalb nicht 
durch eine heutige, kompatible Form ersetzt werden können. Der Siebente-Tags-Sabbat, der 
in der Schöpfung verankert ist, kann nicht durch den Sonntag ersetzt werden, und die 
Ausübung der Fußwaschung, die in dem ausdrücklichen Beispiel und Befehl Jesu wurzelt, 
kann nicht durch eine andere Form der Demut ersetzt werden.“42 

 

 
38 Müller, 112.  
39 Davidson, “Biblical Interpretation,” 85.86. 
40 Ebd., 86. 
41 Seth D. Postell, Eitan Bar, Erez Soref, Reading Moses Seeing Jesus: How the Torah Fulfills Its Goals in Yeshua 
(Bellingham, WA: Lexham Press, 2017), 104. 
42 Ebd., 86. 



 11 

 Vor diesem Hintergrund stellt Ekkehardt Müller die berechtigte Frage: „Müssen wir zwischen 
dem, was der Text bedeutet hat, und dem, was der Text bedeutet, scharf unterscheiden?“43 Dazu 
Gordon Fee und Douglas Stuart in einem der klassischen Bücher zum Thema: 
 

„Die einzig richtige Kontrolle für die Hermeneutik findet sich in der ursprünglichen Absicht 
 des biblischen Textes.... Das ist die ‚klare Bedeutung’, nach der wir suchen. Andernfalls 
 können biblische Texte zu dem gemacht werden, was auch immer sie für irgendeinen Leser 
 bedeuten sollen. Doch so eine Art von Hermeneutik ist rein subjektiv, und wer entscheidet 
dann, ob die Interpretation des einen richtig ist und die des anderen falsch? Dann ist alles 
möglich. Im Gegensatz dazu bestehen wir darauf, dass die ursprüngliche Bedeutung des 
Textes – soweit es in unserer Macht steht, sie zu erkennen – der objektive Kontrollpunkt 
ist.... In dieser einen Sache muss es ganz sicher Einigkeit geben: Ein Text kann nicht das 
bedeuten, was er nie bedeutet hat. Oder, um es positiv zu formulieren: Die wahre Bedeutung 
des biblischen Textes für uns heute ist das, was Gott ursprünglich damit sagen wollte, als der 
Text zuerst gesprochen wurde. Das ist der Anfangspunkt.“44 
 

 Das hat eben auch mit der Achtung vor der Bibel als dem Wort Gottes zu tun. Auch wenn wir 
davon ausgehen können, dass Gott in besondere Umstände und Situationen hineingesprochen hat, 
ist sein Wort nicht auf eine bestimmte Zeit und auf einen bestimmten Raum begrenzt. Per Definition 
ist das Wort Gottes trotz aller Unterschiede zwischen damals und heute überzeitlich, da es eben sein 
Wort ist. „In der Bibel spürt man eine innewohnende Autorität.“45 
 

„Gottes Wort ist nicht kulturell oder historisch konditioniert, sondern kulturell/historisch 
begründet. Es übersteigt Kulturen und erreicht uns heute. Deshalb: Was der biblische Text 
prinzipiell in seinem ursprünglichen Setting bedeutete, ist genau das, was er für uns heute 
bedeutet. Jede Anwendung eines Textes auf unsere Situation muss an die ursprüngliche 
Bedeutung gebunden sein.“46 

 
 Davidson weist außerdem darauf hin, dass es Anhaltspunkte im biblischen Text selbst gibt, 
die deutlich machen, ob der Text eine überzeitliche Anwendung erfordert. Nach einigen 
Ausführungen zu Geboten im Alten Testament, die entweder durch das Ende der Theokratie oder 
durch Jesus Christus aufgehoben bzw. erfüllt wurden, schreibt er: 
 

„In einigen Fällen, wo es nicht so klar sein mag, ob ein bestimmtes göttliches Gebot 
 überzeitlich und überkulturell ist, gibt die Bibel klare Anzeichen für den universalen und 
dauerhaften Charakter des Textmaterials. So muss zum Beispiel das Gesetz über reine und 
unreine Speisen (Lev. 11) im Kontext zahlreicher lexikalischer, struktureller und theologischer 
Anhaltspunkte (sowohl im AT als auch im NT) gesehen werden, um deutlich zu machen, dass 
dies Teil der universal bindenden Gesetzgebung ist; und das gleiche trifft auf die Gesetze zu, 
die in Apostelgeschichte 15 den Heiden auferlegt wurden.“47 

 
 Sein Hinweis auf Apostelgeschichte 15 ist für unser Thema besonders relevant. Beim 
Apostelkonzil wurde beschlossen, dass den Heiden die Enthaltung von Götzenopfer, Blut, Ersticktem 
und von Unzucht (griech. porneia) auferlegt werden soll (Apg 15,20.29). Mit diesem Begriff für 

 
43 Müller, 112. 
44 Gordon Fee and Douglas Stuart, How to Read the Bible for All Its Worth (Grand Rapids, MI: Zondervan, 1981), 
25.26. 
45 Grant Osborne, The Hermeneutical Spiral (Downers Grove, IL: InterVarsity Press, 1991), 8. Dazu auch Frank 
M. Hasel, “Elements of Biblical Hermeneutics in Harmony with Scripture’s Self-Claim,” in Biblical Hermeneutics. 
An Adventist Approach, 43-44. 
46 Müller, 113. 
47 Davidson, “Biblical Hermeneutics,” 86. 



 12 

Unzucht bezogen sich die Apostel offenbar auf die Verbote sexueller Verfehlungen in 3. Mose 18,48 
die demnach ihre Gültigkeit über die Zeit des antiken Israels hinaus behalten haben. Das betrifft vor 
allem alle ethisch-moralischen Gebote, die Gott gegeben hat, und dazu zählen auch viele Gebote im 
3. Buch Mose. Außerdem werden homosexuelle Handlungen dort als „Gräuel“ bezeichnet. Dieser 
Begriff zeigt, dass es hier um eine moralische Verfehlung geht, die Gott nicht gutheißt. Der Text 
enthält auch keine Anhaltspunkte dafür, dass er nicht für alle Zeiten gilt, und er ist so grundsätzlich 
formuliert, dass man nicht daraus schließen kann, dass monogame gleichgeschlechtliche Paare von 
dem darin formulierten Verbot ausgenommen sind. 
 
Ein holistischer Ansatz 
 Im Rahmen der Auslegungsmethode, die von der Autorität der Bibel ausgeht und ihrem 
Anliegen gerecht werden will, ist die typologische oder christologische Interpretation49 zu nennen, 
die eigentlich nichts anderes ist als ein ganzheitlicher Ansatz zum Verständnis der Bibel. Dabei geht 
es nicht allein um die klassische Typologie, bei der neutestamentliche Schreiber durch die Begriffe 
„typos“ und „antitypos“ auf Personen, Ereignisse oder Institutionen hinweisen, die nicht nur 
historisch sind, sondern eine Erfüllung in späterer Zeit finden oder bereits gefunden haben. 
Besonders herausragend sind hier die Erfüllungen der typoi im Heiligtum und im Leben und Sterben 
von Jesus Christus.50 Vielmehr geht es darum, durch intensives Studium des Textes und der darin 
verwendeten Begriffe, Personen und Ereignisse zu erkennen, dass alles, was die Bibel enthält, in ein 
großes Ganzes gehört und dieses Gesamtbild sich dann offenbart, wenn Wiederholungen, Analogien 
und Anspielungen aufzeigen, dass Bezüge zwischen Begriffen, Personen und Ereignissen vorhanden 
sind. Diese Art der Abfassung hat sehr stark mit der hebräischen Schreibweise zu tun, die 
überdurchschnittlich viel mit Wiederholungen, parallelen Gliederungsstrukturen und Analogien 
arbeitet.  
 

„Typologie bedeutet, dass frühere Persönlichkeiten und Ereignisse als Anschauung für 
 spätere Persönlichkeiten und Ereignisse verstanden werden, und der Text ist so geschrieben, 
 dass die Verbindung deutlich wird... Die Analogien bei unterschiedlichen Persönlichkeiten 
 können durch Namen, Zitate, Anspielungen, physische Details, Handlungen, usw. deutlich 
 werden. Die Analogien bei unterschiedlichen Ereignissen können durch den Ort, eine 
 ähnliche Reihenfolge der Ereignisse, Wiederholung von Schlüsselbegriffen oder –sätzen, usw. 
deutlich werden. Was auch immer die spezifischen Mittel sind, der biblische Schreiber greift 
auf die innere Typologie zurück, um den Leser hindurchzuführen.“51 

 
48 Dem stimmt auch Werner Lange in seinem Kapitel 22 in queergedacht, 323, ausdrücklich zu, schreibt 
allerdings einige Seiten später, dass die Apostel bei der Frage der Beschneidung der Heidenchristen nur das 
nachvollzogen, was der Heilige Geist schon längst entschieden hatte. Seine Schlussfolgerung: In der Frage der 
monogamen gleichgeschlechtlichen Beziehungen habe der Heilige Geist längst positiv entschieden, und die 
Gemeinden sollten deshalb nicht warten, bis die Kirche an sich zu Beschlüssen zu diesem Thema kommt, 
sondern „in der Praxis vorangehen“ (325-328), was immer das bedeuten mag (wahrscheinlich Anerkennung 
und Segnung queerer Paare). Diese Sicht ist nur möglich aufgrund der zu hinterfragenden Trennung von 
homosexuellem Verhalten und verbindlichen monogamen Beziehungen gleichgeschlechtlicher Paare. Diese 
Trennung ist ein Kunstgriff, für den es in der Bibel keinerlei Anhaltspunkte gibt.  
49 Peter J. Leithart, A Son To Me: An Exposition of 1 & 2 Samuel (Moscow, ID: Canon Press, 2003), 9-24. Dieser 
Ansatz ist übrigens nicht zu verwechseln mit der christologischen Hermeneutik, die in manchen evangelikalen 
und adventistischen Kreisen propagiert wird und bei der es darum geht, Christus zum Zentrum der Bibel zu 
machen, was einerseits durchaus begrüßenswert ist, aber andererseits zum Kriterium für die Einschätzung 
unterschiedlicher Autoritätsgrade innerhalb der Bibel gemacht wird. Martin Luther’s „was Christum treibet“ 
veranlasste ihn, Büchern wie dem Jakobusbrief oder der Offenbarung nicht den gleichen Stellenwert 
beizumessen wie den Evangelien oder den Briefen des Paulus. Siehe dazu auch Frank M. Hasel, Biblical 
Hermeneutics, 449-453. 
50 Davidson, “Biblical Interpretation,” 83-85. Siehe auch seine Dissertation Typology in Scripture. Andrews 
University Seminary Doctoral Dissertation Series, vol. 2 (Berrien Springs, MI: Andrews University Press, 1981). 
51 Leithart, 13.14. 



 13 

 
 Wenn dieser Auslegungsansatz praktiziert wird, kann es nicht ausbleiben, Jesus Christus in 
den Persönlichkeiten, Ereignissen und auch in den Institutionen zu sehen. Nicht, weil das ein 
einengendes Suchkriterium wäre, dem sich alles unterzuordnen hätte, sondern weil es eine 
faszinierende Entdeckung beim tiefen Lesen der Heiligen Schrift ist.52  
 Es ist hier nicht ausreichend Platz, diesen holistischen Ansatz eingehender zu behandeln. 
Doch er soll hier Erwähnung finden, weil er ein wichtiger Hinweis ist für alle Bibelausleger: Nicht die 
außerbiblischen Quellen bestimmen die Interpretation der Bibel, sondern die Bibel selbst enthält in 
der Tat alles, was der Leser und die Leserin benötigen, um die Intention des biblischen Textes zu 
verstehen und die richtige Anwendung zu finden.53 Das gilt übrigens auch für das 3. Buch Mose. „Die 
Antwort auf den Vorwurf der Irrelevanz ist, dass die Typologie die einzige Basis dafür ist, die Bibel 
praktisch relevant zu machen.“54 
 Das würde bedeuten, dass wir nicht erst den historischen Hintergrund verstehen müssen, um 
zu erkennen, ob oder wie der biblische Text für uns heute relevant ist, sondern es sind die 
innerbiblischen Verbindungen und Bezüge, die uns zeigen, wie relevant die Bibel tatsächlich ist. 
 
Die Person des Auslegers/der Auslegerin als Faktor 
 Ein ganz entscheidender Faktor im Prozess der Bibelauslegung ist das Vorverständnis, die 
Lebenswelt und die Gefühlswelt derjenigen, die auslegen. Dabei geht es nicht nur um die 
grundlegende Einstellung zur Bibel, sondern vor allem um die persönliche Sicht, die jemand auf das 
Thema hat, von dem der Text spricht. Niemand kommt zur Bibel ohne einen Bezugsrahmen und ohne 
ein Denkmuster, das von Erlebnissen und Emotionen oder auch von anderen außerbiblischen Quellen 
geprägt ist. Je emotionaler jemand berührt oder involviert ist, umso stärker wird das den Umgang 
mit dem biblischen Text beeinflussen. Deshalb  
 

„muss der Ausleger versuchen, Denkvoraussetzungen bei sich selbst zu entdecken, die vom 
momentanen Zeitgeist herrühren und die Botschaft der Schrift verzerren oder zum 
Schweigen bringen.... Jeder Ausleger muss auf der Hut und sich der ständigen Gefahr 
bewusst sein, dass die Horizonte verschwimmen, was sogar dann passieren kann, wenn 
jemand die Schrift unwissentlich durch die Brille des Zeitgeistes liest.“55 

 
 Die hier beschriebene Gefahr spielt besonders bei kontroversen und dazu noch sehr 
emotional besetzten Themen wie der Homosexualität eine große Rolle. Wie eingangs bereits 
erwähnt, ist zu beobachten, dass Bibelausleger, die von persönlichen Erfahrungen mit Betroffenen 
berichten und vor allem deren innere Not mit Empathie und Berührung zur Kenntnis nehmen, eine 
stärkere Neigung haben, die einschlägigen Bibeltexte so auszulegen, dass sie keine harte Ablehnung 
der Homosexualität mehr darstellen. Wie bereits erwähnt, ist dieses Phänomen auch im Buch 
queergedacht deutlich spürbar.  
 Das Verständnis für die Not des homosexuell orientierten Menschen führt konkret zu einer 
Abschwächung oder sogar völligen Uminterpretation der biblischen Aussagen. Dazu kommt die 
Ratlosigkeit bezüglich der möglichen Lebenspraxis solcher Menschen, die einerseits mit ihrer 
Sehnsucht nach spürbarer Liebe und Intimität und andererseits mit der moralischen Ablehnung ihres 
Verhaltens in der Bibel leben müssen. Laut den glaubhaften Aussagen der Betroffenen sei das 
emotional kaum zu bewältigen. Dadurch, dass der queere Lebensstil in der Öffentlichkeit, speziell in 
den Medien, kampagnenartig positiv propagiert wird, entsteht bei den Betroffenen wie auch bei 

 
52 Siehe auch Postell, Bar, Soref, Reading Moses Seeing Jesus. 
53 Leithart, 21, bezugnehmend auf die Zeit der vorkritischen (premodern) Interpretation der Bibel: “Anstatt den 
Text durch die Linse irgendeines außerbiblischen Systems zu sehen, wurde die außerbiblische Welt durch die 
Linse der Schrift gesehen. Und nicht nur die Welt, sondern die einzelne Person wollte ihr Leben durch die Typoi 
der Schrift lesen.“ 
54 Ebd., 24. 
55 Fred Klooster, „The Role of the Holy Spirit in the Hermeneutical Process,” zitiert in Larkin, 98. 



 14 

Freunden, Gemeindegliedern und Beobachtern der Eindruck der Normalität. Dieser Einfluss des 
Zeitgeistes ist mitunter so stark und suggestiv, dass es politisch unkorrekt wirkt, dagegen zu sein, und 
das bisherige Verständnis der Bibeltexte zur Homosexualität scheint plötzlich nicht mehr in die Zeit 
zu passen.  
 Kürzlich sagte jemand, der persönlich um die richtige Antwort auf die Frage ringt, wie denn 
dieser innere Konflikt in der Praxis gelöst werden kann: Diejenigen, die „bei der Bibel“ sind, sind nicht 
bei den Menschen, und diejenigen, die „bei den Menschen“ sind, sind nicht bei der Bibel. Vermutlich 
würden weder die einen noch die anderen diesen Satz so unterschreiben wollen, auch wenn sie 
zustimmen müssten, dass an dieser Wahrnehmung etwas dran ist. Es wäre jedenfalls fatal, wenn 
Menschen und Bibel auseinanderdividiert werden könnten. Niemand wird widersprechen, dass Jesus 
vorbildlich in seinem Umgang mit Menschen war, während er hier auf der Erde lebte. Er zeigte offen 
seine Liebe und Annahme für Menschen, ganz besonders für Sünder und solche, die Unrecht taten. 
Trotzdem schwächte oder änderte er nie die Autorität des Wortes Gottes, gerade in moralischen 
Fragen. Als er zu der Ehebrecherin sagte: So verdamme ich dich auch nicht, sagte er auch: Geh hin 
und sündige hinfort nicht mehr (Johannes 8,11). Er sagte nicht: Das Gebot bezüglich der ehelichen 
Treue ist heute anders zu verstehen. Die Liebe Jesu ermutigt nicht dazu, sündhaftes Verhalten zu 
befürworten, da Sünde immer demjenigen schadet, der sie tut, ganz gleich, ob die Person das 
realisiert oder nicht. Deshalb will Gott jeden Menschen vor der Sünde bewahren, indem er sie 
untersagt. Paulus schrieb: „Liebe ist die Erfüllung des Gesetzes“ (Römer 13,10), nicht seine 
Aufhebung. 
 
Schlussfolgerungen für die biblischen Texte zum Thema Homosexualität 
 Aus den bisherigen Ausführungen zu den Kriterien der Hermeneutik, also der 
Auslegungsmethodik, sind einige wichtige Schlüsse zu ziehen. Sie betreffen die grundsätzliche 
Einstellung zur Bibel an sich, die persönliche emotionale Betroffenheit bei diesem Thema und die 
Vorgehensweise bei der Auslegung und Anwendung der einschlägigen biblischen Texte. Folgende 
Punkte sind zu beachten: 
 

1. Zunächst geht es um die grundlegende Sicht der Bibel. Ist sie uneingeschränkt das von Gott 
offenbarte Wort? Haben ihre Aussagen Autorität? Gilt das für die Bibel insgesamt, oder wird 
eine Auswahl vorgenommen, so dass manche Texte weniger Gültigkeit und weniger 
Anwendbarkeit für das Hier und Jetzt haben? 

2. Beeinflusst die emotionale Betroffenheit die grundsätzliche Herangehensweise bei der 
Auslegung und Anwendung der einschlägigen Texte zum Thema? Offen gesagt kann dies zu 
einem realen inneren Konflikt führen, weil man die Not und die Diskriminierung betroffener 
Menschen sieht und ihnen eine Hilfe sein will. Dabei ist zu prüfen, ob dadurch die 
Bereitschaft zunimmt, die biblischen Texte neu zu interpretieren, ohne dass dies durch eine 
gründliche und verantwortbare Exegese gestützt wird. 

3. Die Frage ist zu klären, welche Rolle der historische und kulturelle Kontext der biblischen 
Texte spielt bzw. spielen sollte. Welche zwingenden Anhaltspunkte bzw. Kontrollen in den 
Texten gibt es tatsächlich, um kulturelle und historische Gegebenheiten die Deutung des 
Textes bestimmen zu lassen? 

4. Eine weitere Frage ist die, welche Bedeutung der unmittelbare Kontext der biblischen Texte 
hat. Dabei muss linguistisch und literarisch analysiert werden, inwieweit sichere 
Rückschlüsse aus dem Kontext für die Deutung gezogen werden können und inwieweit sie 
die Deutung bestimmen dürfen. In queergedacht wird bezüglich 3. Mose 18,22 und 20,13 
argumentiert, dass diese Verse nur homosexuelle Handlungen von heterosexuellen 
Menschen ablehnen, nicht aber homosexuelle Handlungen an sich. Dieser Deutung und dem 
Hinweis, diese Texte erwähnten „keine dauerhaften monogamen Beziehungen 
gleichgeschlechtlich orientierter Männer“, liegt keine gründliche Exegese zugrunde.56 In der 
Auseinandersetzung mit Römer 1,26-27 deutet Werner Lange die Aussagen von Paulus 

 
56 Siehe queergedacht, 171-185. 



 15 

ausschließlich von der damaligen römischen Kultur her und konstatiert, dass sie nicht auf 
„monogame Beziehungen schwuler Männer“ anzuwenden seien. 

5. Die Auslegung einiger biblischer Texte, die von kulturellem und historischem Kontext her 
bestimmt wird, hat logischerweise grundlegende Konsequenzen für andere biblische 
Wahrheiten. Ein Beispiel: Theologen von Kirchen, die den Sonntag statt den Sabbat halten, 
verwenden dieselben Argumente, um den biblischen Sachverhalt in ihrem Sinn zu verändern. 
Das klingt dann so: „Aus exegetischer Perspektive sehr wahrscheinlich ist die These, dass der 
Gedanke der Arbeitsruhe am siebten Tag im Zuge der religiösen Abgrenzung von Kanaan 
entstanden ist, sich zunächst langsam durchgesetzt und spätestens seit dem Exil (6. Jh. vor 
unserer Zeitrechnung) mit dem Namen Sabbat belegt worden ist.“57 Bei der Bibelauslegung 
selektiv vorzugehen und die einen Texte umzuinterpretieren und gleichzeitig andere so zu 
nehmen, wie sie dastehen, ist keine vertretbare Option.  

 
Fazit 
 Es ist unbestritten, dass gerade christliche Kirchen einen großen Nachholbedarf an 
liebevollem Umgang mit gleichgeschlechtlich orientierten Menschen haben. Unsere eigene Freikirche 
bildet dabei keine Ausnahme. Es ist durchaus bekannt, dass moralische Verfehlungen auch in unserer 
Kirche allzu häufig mit herabsetzendem und ausgrenzendem Verhalten der Mitgeschwister im 
Glauben quittiert werden. Das gilt auch oder in noch stärkerem Maße bei Homosexualität. Schon die 
gleichgeschlechtliche Orientierung wird als Sünde gesehen, ganz abgesehen von deren Ausleben. 
Dass die Bibel dieses Ausleben als Unrecht und sogar als „Gräuel“ bezeichnet, kann bei bestimmten 
Personen durchaus zu einer lieblosen Haltung gegenüber den Betroffenen führen, auch wenn ein 
solches Verhalten nicht vom biblischen Text selbst abgeleitet werden kann. Allerdings darf unsere 
Empathie und liebevolle Annahme für queere Personen nicht dazu führen, die Aussagen der 
einschlägigen Bibeltexte zu verändern und abzuschwächen. Die in queergedacht vertretene Meinung, 
dass verbindliche monogame Beziehungen von gleichgeschlechtlich orientierten Personen von der 
Bibel nicht negativ sanktioniert werden und dass solche Beziehungen von der Gemeinde akzeptiert 
und gesegnet werden sollten, ist ein Versuch, den Menschen mit dieser Orientierung in ihrer Not zu 
helfen und ihnen eine Gemeindeheimat zu bieten. Allerdings widerspricht dies den klaren Aussagen 
der Bibel, da sie grundsätzlich homosexuelle Handlungen ablehnt, egal ob innerhalb oder außerhalb 
einer dauerhaften Beziehung.  
 Es muss gerade für Adventisten möglich sein, auf der einen Seite die Autorität der Heiligen 
Schrift auch da anzuerkennen, wo es scheinbar unbequem und schmerzhaft ist, und gleichzeitig auf 
der anderen Seite mit betroffenen Menschen frei, offen und liebevoll umzugehen. Hier gilt es, von 
Jesus zu lernen. Das eine darf das andere nicht ausschließen. Die Liebe Jesu sollte nicht gegen die 
Wahrheit Jesu ausgespielt werden. Wir Menschen haben in vielen Bereichen des Lebens mit 
gewissen Neigungen zu kämpfen, die Gott nicht gutheißt. Sie rühren von unserer sündigen Natur her. 
Die gleichgeschlechtliche Neigung ist mit Sicherheit eine besonders belastende, und sie erfordert 
besondere Hilfe von Gott und besondere Hinwendung anderer Menschen. Die Sehnsucht nach echter 
Liebe und Hingabe ist bei einem homosexuell orientierten Menschen genauso groß wie bei 
heterosexuell orientierten Menschen. Ähnlich wie Singles, die keinen Partner/keine Partnerin finden, 
brauchen sie unsere besondere Annahme und Fürsorge und echte Zuwendung. Hier wie in allen 
anderen Lebensbereichen gilt es, unser Leben im Vertrauen auf Gottes Zusagen zu gestalten und im 
Einklang mit seinem Willen zu leben.  
 Eine Gewissheit sollten wir immer vor Augen haben: Derselbe Gott, der genau weiß, warum 
er Menschen heterosexuell geschaffen hat und homosexuelle Handlungen nicht gutheißt, leidet mit 
unserer menschlichen Unzulänglichkeit, kennt alle unsere Neigungen und bietet uns seine Gnade, 
Barmherzigkeit und seine Kraft zum Leben an. Derselbe Gott, der uns vor Fehlverhalten und den 
Folgen daraus schützen will, ist nur allzu bereit, uns beizustehen und jede Hilfe zu geben, wenn wir 
zu kämpfen haben.  

 
57 https://www.bibelwissenschaft.de/ressourcen/wirelex/7-inhalte-iv-didaktik-der-religionen/sabbat-sonntag-
freitag (abgerufen am 26.11.2023) 

https://www.bibelwissenschaft.de/ressourcen/wirelex/7-inhalte-iv-didaktik-der-religionen/sabbat-sonntag-freitag
https://www.bibelwissenschaft.de/ressourcen/wirelex/7-inhalte-iv-didaktik-der-religionen/sabbat-sonntag-freitag


 16 

 


